
ΤΡΙΜΗΝΙΑΙΑ ΕΚΔΟΣΙΣ  ● ΔΙΑΝΟΜΗ ΔΩΡΕΑΝ
Λεωφ. Φυλῆς 18, Δημοτικὴ Ἑνότης Φυλῆς

Ἀριθμὸς τεύχους 24
Ἰούνιος - Αὔγουστος 2020

ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΓΝΗΣΙΩΝ ΟΡΘΟΔΟΞΩΝ ΧΡΙΣΤΙΑΝΩΝ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΙΕΡΑ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΣ ΩΡΩΠΟΥ ΚΑΙ ΦΥΛΗΣ

«Ἐργαστήριο Ἐκκλησιοποιημένης Εἰκονογραφίας»

ΕΙΚΟΝΟΛΟΓΙΚΗ

ΣΥΜΒΟΛΗ



2

ΕΙΚΟΝΟ-ΘΕΟΤΟΚΟ-ΦΙΛΙΚΑ

Τὸν ἔσωσε, ὅταν ἔπεσε ἀπὸ ὕψος 12 μέτρων μέσα στὸν Ναό Της!

Τὸ 1996 τὸ Δ.Σ. τοῦ Ἱεροῦ 
Ἱδρύματος τῆς Παναγίας Σου- 
μελᾶ, στὴν προσπάθειά του 
νὰ ὁλοκληρώσει τὶς ἐργασίες 
τοῦ καλλωπισμοῦ τῆς Μονῆς 
(στο ὄρος Βέρμιο τῆς Ἠ- 
μαθίας, κοντὰ στὴν πόλη τῆς 
Βέροιας), ὕστερα ἀπὸ σχετικὸ 
διαγωνισμό, ἀνέθεσε στὸν 
ψηφιδογράφο Ἀθανάσιο Μιλ-
κούδη, γεννημένο στὸ Αἰγίνιο 
Πιερίας τὸ 1954, τὴν κατα-
σκευὴ τῆς ψηφιδογραφίας τῆς 

Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, μεγέθους 42 τ.μ., ἡ ὁποία τοποθε-
τήθηκε στὸν ἐσωνάρθηκα τοῦ κυρίως Ναοῦ.

Ἕνα χρόνο ἀργότερα, στὶς 26 Ἰουλίου 1997, οἱ ἐργασίες 
συνεχίζονταν μὲ ἐντατικοὺς ρυθμοὺς ἐνόψει καὶ τῆς Πανή-
γυρης, τοῦ Δεκαπενταύγουστου.

Διηγεῖται ὁ ἴδιος:
-Ἀνέβηκα στὶς σκαλωσιές, γιὰ νὰ ἀρχίσω τὴ δουλειά μου. 

Στὶς 18.30 τὸ ἀπόγευμα ἔδωσα ἐντολὴ στοὺς συνεργάτες μου 
νὰ κάνουν ἕνα μι-κρὸ διάλειμμα, γιὰ νὰ φᾶνε τὸ ἀπογευμα-
τινό τους, νὰ ἀνασάνουν ἀπὸ τὴν ἔνταση τῆς δουλειᾶς.

Στὴ διάρκεια αὐτοῦ τοῦ ἐργαστηριακοῦ διαλείμματος, 
μαζὶ μὲ τὸ συντηρητὴ ψηφιδωτῶν τῆς Ἀρχαιολογίας Πέλλης 
κ. Θωμᾶ Μπωβοΐτση ἀπὸ τὴν Έδεσσα, παραμείναμε σὲ ὕψος 
12 μέτρων ἀπὸ τὸ μαρμάρινο ἔδαφος τοῦ ναοῦ, προκειμένου 
νὰ ἀποφύγουμε τὸ ἀνεβοκατέβασμα στὴ σκαλωσιά.

Ὅταν οἱ τεχνῖτες ξεκουράστηκαν, ὁ Ἀθανάσιος ἔδωσε 
ἐντολὴ νὰ ξαναρχίσουν οἱ ἐργασίες γιὰ τὴν ὁλοκλήρωση 
τῆς ψηφιδογραφίας. Νὰ πῶς περιγράφει ὁ ἴδιος ἐπακριβῶς 
τὸ γεγονός:

Θαῦμα Παναγίας Σουμελᾶ σὲ ψηφιδογράφο

Συνέχεια στὴν σελ. 14



3

Ἁγιὰ Σοφιά, τὸ καύχημα τῆς Ὀρθοδοξίας
«Ἆρά γε, πότε θ’ ἀνοίξουμε τὰ μάτια μας;»

τοῦ Φώτη Κόντογλου

Ἡ Ἁγιά Σοφιὰ εἶναι τὸ καύχημα 
τῆς Ὀρθοδοξίας, ἡ Μάνα ἀπάνω 

σὲ ὅλες τὶς Ἐκκλησιές.
Γιά μᾶς τοὺς  Ἕλληνες εἶναι 

τὸ Κάστρο τῆς ἐλευθερίας καὶ 
τῆς Πίστης μας, παραμυθένια 

Ἐκκλησιὰ μαζὶ καὶ Παλάτι.
Τὸ χτίριο τὸ χτίσανε οἱ ἀρχιτέ-

κτονες Ἀνθέμιος καὶ Ἰσίδωρος, κατὰ 
διαταγὴ τοῦ εὐσεβεστάτου αὐτοκράτορος Ἰουστινιανοῦ.

Σήμερα δὲν θὰ μιλήσουμε γιὰ τὸ χτίριο, ἀλλὰ μονάχα γιὰ τὰ 
ψηφιδωτὰ ποὺ τὸ στολίζουνε.

Τὰ πιὸ πολλὰ παριστάνουνε κοσμήματα. Ἀπὸ τὶς ἁγιογραφίες 
οἱ περισσότερες ἤτανε Eἰκόνες τοῦ Χριστοῦ, τῆς Παναγίας, τῶν 
Ἀγγέλων, τῶν Ἁγίων, καθὼς καὶ βασιλιᾶδες καὶ βασίλισσες. 
Ὑποθέσεις (δηλαδὴ συνθέσεις, ὅπως λέμε σήμερα) ὑπήρχανε 
πολὺ λίγες.

Στὸν τρούλο δὲν ζωγραφίστηκε ὁ Παντοκράτορας, ὅπως στὶς 
κατοπινὲς Ἐκκλησιές, ἀλλὰ ἕνας μεγάλος Σταυρός, στολισμένος 
μὲ ἀκριβὰ πετράδια, μαργαριτάρια καὶ διαμαντόπετρες. Γιὰ τοῦτο 
ὁ ἱστορικὸς Προκόπιος δὲν λέγει τίποτα γιὰ Παντοκράτορα ἢ 
γιὰ τοὺς Προφῆτες ποὺ μπαίνουνε ἀνάμεσα στὰ παράθυρα τοῦ 
τρούλου, ἀλλὰ λέγει «Ἡ ὀροφὴ πᾶσα χρυσῷ ἀκιβδήλῳ κατ-
είλειπται». Ἀπ’αὐτὸ συμπεραίνουμε πώς, ὄχι μονάχα ὁ κουμπές, μὰ 
κι ὅλη ἡ σκεπὴ τῆς ἐκκλησιᾶς ἤτανε κατάχρυση, χωρὶς φιγοῦρες.

Λένε κάποιοι ἀρχαιολόγοι πὼς στὸν τρούλο εἶχε παραστα- 
θεῖ ἡ Ἀνάληψις, ὅπως εἶναι ἕως σήμερα στὴν Ἁγιά Σοφιά τῆς 



4

Θεσσαλονίκης καὶ σὲ κάποιες ἄλλες 
παλιὲς Ἐκκλησιές, δηλαδὴ ὁ Χρι- 
στὸς ὁλόσωμος στὴ μέση μέ- 
σα σὲ στρογγυλὴ δόξα, ποὺ 
τὴ σηκώνουνε Ἄγγελοι πετά-
μενοι καὶ   ἀνάμεσα στὰ παρά- 
θυρα, οἱ δώδεκα Ἀπόστολοι, 
δύο Ἄγγελοι κ’ ἡ Παναγιά. Ἀλ- 
λὰ αὐτὸ δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι 
ἀλήθεια, ἐπειδὴ τὸ κάτω μέρος 
τοῦ τρούλλου, δηλαδὴ τὸ «τύμπα-
νον» εἶναι χαμηλό, κι ἀνάμεσα στὰ παρά- 
θυρα ὁ τοῖχος εἶναι κάτι στενὲς λουρίδες ποὺ δὲν χωροῦνε ζω- 
γραφισμένον ἄνθρωπο. Ἴσως ζωγραφίστηκε ὁ Παντοκράτο-
ρας ύστερ’ ἀπὸ χρόνια, ἐπειδής ὁ πρῶτος τροῦλλος ἔπεσε, 
καὶ τοῦτος ποὺ ὑπάρχει λένε πὼς χτίστηκε ἀπὸ ἕναν μάστορα 
Ἀρμένη ποὺ τὸν λέγανε Τιριδάτη.

Ἕνας Εὐρωπαῖος, ποὺ πῆγε στὴν Κωνσταντινούπολη κατὰ 
τὸ 1600, γράφει πὼς ἡ Εἰκόνα τοῦ Χριστοῦ Παντοκράτορος 
ὑπῆρχε στὸν τροῦλλο κ’ ἤτανε τόσο μεγάλη, ποὺ τὸ ‘να μάτι 
ἀπὸ τ’ ἄλλο ἤτανε μακριὰ τρεῖς πιθαμές. Ἄν ἀληθινὰ ὑπῆρχε 
Παντοκράτορας κανωμένος μὲ ψηφιά, θὰ ἔγινε κατὰ τὰ 
χρόνια τῶν Μακεδόνων αὐτοκρατόρων, γιατί ὑστερώτερα τὸ 
βυζαντινὸ βασίλειο ἤτανε φτωχὸ καὶ δὲν μποροῦσε νὰ κάνει 
τέτοια ἀκριβὰ ἔργα.

Ἀπάνω στὰ τέσσερα τρίγωνα ποὺ σκεδιάζουνε οἱ καμάρες 
ὅπου στηρίζουνε τὸν τροῦλλο καὶ ποὺ ζωγραφίζουνται ὡς τὰ 
σήμερα οἱ τέσσερες Εὐαγγελισταί, εἴχανε παραστήσει μὲ ψηφιά 
τέσσερα Ἑξαπτέρυγα, μὲ τὶς δυὸ φτεροῦγες ξεδιπλωμένες 
καὶ τὶς ἄλλες τέσσερες μαζεμένες σταυρωτά. Ἀπ’ αὐτὰ τὰ 
Ἑξαπτέρυγα φαίνουνται σήμερα τὰ δύο, παρεκτὸς τὰ πρόσωπα 
ποὺ εἶναι σκεπασμένα μὲ σουβά, κ’εἶναι πολὺ μεγάλα, ἀφοῦ οἱ 
κάτω φτεροῦγες ἔχουνε μάκρος ὀχτὼ μέτρα.

Συνέχεια στὴν σελ. 10



5

■ Ἐπὶ τῇ Μνήμῃ τῶν Η΄ καὶ Θ΄ Ἁγίων Οἰκουμενικῶν Συνόδων  

    
ΒΛΑΣΦΗΜΕΣ ΚΑΙ ΑΙΡΕΤΙΚΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ

«Οἱ ἀνθρωποκεντρικὲς ἀπεικονίσεις»

Mέρος A΄ τῆς Εἰσήγησης τοῦ Συντηρητοῦ Εἰκόνων - Συγγραφέως κ. Σπυρίδωνος
Μαρίνη, κατὰ τὴν Ἐνημερωτικὴ Σύναξη Γ΄ τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως Ὠρωποῦ καὶ Φυλῆς 

 
Φυλή, 19/22α Νοεμβρίου 2018

Εὐχαριστῶ, εἰλικρινά, γιὰ τὴν τιμη-
τικὴ πρὸς ἐμένα πρόσκληση, νὰ ἔρ- 

θω νὰ μιλήσω στὴν ἀποψινὴ σύν-
αξη γιὰ τὰ αἴτια ἐμφάνισης τῶν 
ἀνθρωποκεντρικῶν καὶ ψυχολο-
γικῶν ἀπεικονίσεων. Θεωρῶ, ὅτι 

τὸ θέμα αὐτό, εἶναι ἕνα θέμα πολὺ 
σοβαρό, διότι ἀλλοιώνει βαθιὰ τὸν 

ὀρθόδοξο τρόπο σκέψης καὶ ἑρμηνείας 
τῆς Εἰκόνας. Ἑπομένως, εἶναι ἕνα θέμα ἀκραιφνῶς δογματικό. 

Μετὰ ἀπὸ πολὺ σκέψη καὶ προβληματισμὸ ἀποφάσισα νὰ σᾶς μι-
λήσω ἀπόψε, ὄχι περὶ τοῦ Τριαδικοῦ Δόγματος σὲ Ἀνατολὴ καὶ Δύ- 
ση, προϊὸν τοῦ ὁποίου εἶναι οἱ ἀπεικονίσεις ποὺ μᾶς ἀπασχολοῦν 



6

ἀπόψε, οὔτε καὶ γιὰ τὴν ἀφετηρία αὐτῆς 
τῆς δογματικῆς στρέβλωσης, ἀλλὰ θὰ ἐπι-
κεντρωθῶ στὴν καρδιὰ τοῦ προβλήματος, 
ποὺ εἶναι καὶ ὁ λόγος τῆς τόσο πλατειᾶς 
διάδοσης τῶν ἀπεικονίσεων αὐτῶν στὴν 
σημερινὴ ἐποχή. Θὰ ἀπαντήσω λοιπὸν στὸ 
ὑποθετικὸ ἐρώτημα: Γιὰ ποιὸ λόγο οἱ ρω-
μαιοκαθολικὲς αὐτὲς ἀπεικονίσεις ἐμφανί-
ζονται σήμερα μὲ τὸ προσωπεῖο τῆς παρα-
δοσιακῆς Εἰκόνας καὶ γίνονται ἀμέσως καὶ 
ἀπροβλημάτιστα ἀποδεκτές, ἀπὸ τόσους 
Ὀρθοδόξους;

Συνηθίσαμε ὅλοι τὸ φαινόμενο, νὰ βλέπουμε σὲ πολλὲς ὁμιλί-
ες στρογγυλῆς τραπέζης, προεδρεύοντα ἢ συμμετέχοντα, τοὐλά-
χιστον ἕναν ψυχολόγο-ψυχοθεραπευτή· συμφιλιωθήκαμε μὲ τὴν 
εἰκόνα τῶν ἱερέων-ψυχολόγων ἢ ψυχιάτρων, ποὺ ποιμαίνουν «μετ’ 
ἐπιστήμης», ἀλλὰ καὶ τῶν ἁγιογράφων-ἱερέων καὶ θεολόγων, ποὺ 
εἰσάγουν ἔντονα ψυχολογικὰ στοιχεῖα μέσα στὶς εἰκόνες τους γιὰ 
νὰ τὶς κάνουν κατανοητὲς καὶ προσιτὲς στοὺς σημερινοὺς «ψυχο- 
λογο-ἀνθρώπους». Σὲ πρόσφατο μάλιστα βιβλίο μὲ τίτλο «πόσο ἀν-
τέχεις τὴν ἀλήθεια; Θεραπευτικὲς ἐπιγνώσεις γιὰ τὴν ψυχὴ καὶ τὶς 
σχέσεις», (εκδ. Ἕν πλῷ, 2016) ψυχολόγος-ψυχοθεραπευτής προ-
τείνει τὴν ψυχανάλυση ὡς προϋπόθεση τῆς ὑγιοῦς ἐκκλησιαστικῆς 
ζωῆς, νοοτροπία τὴν ὁποία φαίνεται νὰ υἱοθετεῖ τὸ ἐκκλησιαστικὸ 
σῶμα, ἀφοῦ δὲν γνωρίζω μέχρι στιγμῆς καμία ἐπίσημη ἀπόρριψη. 
Γενικὰ θὰ ἔλεγα, ὅτι ἡ ψυχολογικὴ ἑρμηνεία καὶ ψυχολογιστική 
νοοτροπία σὲ ὅλα τὰ ἐπίπεδα τοῦ πολιτισμοῦ (τέχνη, ἐπιστήμη, κα-
θημερινή ζωή) ἔχει πάρει στὶς μέρες μας τέτοιες διαστάσεις, ποὺ 
ξεπερνᾶ τὰ πλαίσια τῆς μόδας καὶ τείνει νὰ καθιερωθεῖ ὡς ἡ πλέον 
λαοφιλὴς καὶ ἐπιστημονικὰ παραδεκτὴ προσέγγιση.

Τὰ λέω ὅλα αὐτά, ὄχι γιὰ νὰ καταδικάσω κάποιον, ἀλλὰ γιὰ νὰ 
προβληματιστούμε ἂν τὸ ψυχολογιστικό πνεῦμα συμφωνεῖ ἢ ἔρ- 
χεται σὲ ἀντίθεση μὲ τὸ ἐκκλησιαστικὸ πνεῦμα καὶ ἦθος τῆς ἑλλη-
νικῆς μας Παράδοσης καὶ τῆς Ὀρθόδοξης πίστης μας. Ἕνα φαινό-
μενο ποὺ βρίσκεται σήμερα σὲ ἔξαρση, ἀλλὰ ποὺ δὲν εἶναι σημερινό.

Πρὶν ἀπὸ εἴκοσι χρόνια δημοσιεύτηκε ἕνα μικρὸ δοκίμιο κριτικῆς 
μὲ τίτλο «Νεοβυζαντινισμός: πρωτοπορία ἢ Κίτς;». Καὶ στὶς ἑβδο-



7

μηνταοκτώ του σελίδες προσπά- 
θησα νὰ ἀναδείξω ἀκριβῶς αὐτὴν 
τὴν ἀσυμφωνία μεταξὺ τῆς Ὀρ- 
θόδοξης Πίστης καὶ τῆς ψυχολο- 
γικῆς καὶ ἀνθρωποκεντρικῆς νεο- 
βυζαντινής ζωγραφικῆς, ὄχι μόνο 
ὡς τέχνης, ἀλλὰ καὶ ὡς θεώρη- 
σης τῆς τέχνης τῆς Εἰκόνας. Θὰ 
σᾶς ἀναφέρω ἕνα μόνο σημεῖο, 
ἄκρως χαρακτηριστικὸ γιὰ νὰ μὴ 
σᾶς κουράσω: Γράφω ἐκεῖ ὅτι, «ἡ 
προσεκτικὴ μελέτη τῶν πατερι- 
κῶν κειμένων ἀποκλείει ὁποιαδήποτε ψυχολογικῆς τάξης ἑρμη- 
νεία». Σὰν παράδειγμα, φέρνω τὸν ὁρισμὸ ποὺ δίνει ὁ ἅγιος Ἰωάν-
νης ὁ Δαμασκηνός, στὸ ἔργο του Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς Ὀρθοδόξου 
Πίστεως, σ’ ἕναν κατεξοχὴν ψυχολογικὸ ὅρο: τὴν λύπη. Σᾶς τὸ δια-
βάζω σὲ νεοελληνικὴ ἀπόδοση: Τὰ εἴδη τῆς λύπης εἶναι τέσσερα: τὸ 
ἄχος, τὸ ἄχθος, ὁ φθόνος καὶ τὸ ἔλεος. Ἄχος εἶναι λύπη ποὺ προξενεῖ 
ἀφωνία, ἄχθος λύπη ποὺ δίνει βάρος, φθόνος λύπη γιὰ τὰ ξένα ἀγαθὰ 
καὶ ἔλεος λύπη γιὰ τὰ ξένα κακά».

Τί βλέπουμε ἐδῶ; Βλέπουμε τὸν ἅγιο νὰ κάνει μία «ψυχρή», ἐπι-
στημονική,ἐπιστημονικῇ καταγραφή,καταγραφῇ τῆς λύπης. Γιὰ τὴν 
ψυχολογία αὐτὸ ποὺ κάνει ὁ ἅγιος, ἀποκαλεῖται αἴσθημα. Τί εἶναι 
τὸ αἴσθημα; Αἴσθημα εἶναι μία γνώση, μία γνωριμία τῆς συνείδησης 
μὲ ὁρισμένα ἀντικείμενα. Ἐδῶ τῆς λύπης. Εἶναι ἕνα ἄμεσο γεγονὸς 
ποὺ ἀναφέρεται δια τῶν ἐρεθισμῶν τῶν αἰσθητηρίων ὀργάνων καὶ 
ἐγκεφαλικῶν νεύρων σ’ ἕνα ἰδιαίτερο βίωμα. Ὁ ἅγιος Ἰωάννης ὁ 
Δαμασκηνός μας ἀναφέρει, σὰν μία ἐπιστημονικὴ καταγραφή, τὸ 
αἴσθημα τῆς λύπης στὰ 4 εἴδη του, δηλαδὴ τὰ 4 γνωρίσματα ἑνὸς 
γνωστικοῦ ἀντικειμένου: τῆς λύπης. Δὲν καταφεύγει μὲ ἄλλα σὲ 
μία ψυχολογικὴ ἑρμηνεία τῆς λύπης, δὲν μᾶς μιλάει μὲ συναισθημα-
τικὲς περιγραφὲς τῆς λύπης, οὔτε μᾶς περιγράφει θλιβερὰ γεγονότα 
καὶ εἰκόνες γιὰ νὰ μᾶς ἐξηγήσει τὴν λύπη. Γιατί; Διότι ἀπορρίπτει 
τὸ συναίσθημα. Τὸ συναίσθημα, γενικά, ἀπορρίπτεται ἀπὸ τοὺς Πα-
τέρες διότι ἀποτελεῖ πάθος, εἶναι μία παθολογικὴ καὶ παρὰ φύσιν 
κατάσταση. Ἑπομένως δὲν ἔχει ἀλήθεια μέσα του. Τί εἶναι ὅμως συ-
ναίσθημα;

Συνεχίζεται



Ἐπισκέψεις

Φίλων

Δραστηριότητες Καλοκαιριοῦ

Συλλογικὴ

Ἁγιογράφηση

Ἀγρίνιο, Ἰούνιος 2020

ἘπισκέψειςΣεβασμάτων

ΣυλλογικὴἉγιογράφηση



10

Ἡ Ἁγία Μάρτυς Ἀντωνίνα, ἦ- 
ταν μία Χριστιανὴ παρθένος, ἡ 
ὁποία ἀποτελοῦσε ἕνα τηλαυγή 
ἀστέρα τῆς κωμόπολης Καρδά- 
μου, ὅπου καὶ γεννήθηκε. Εἶ-χε 
πολλή ἐξωτερικὴ καὶ ἐσωτερικὴ 
ὀμορφιά, ζοῦσε μὲ ἐγκράτεια, σε- 
μνότητα καὶ ἔθεσε ὅλες τὶς δυνά-
μεις καὶ τὶς οἰκονομίες της, στὴ 
διακονία, τὴν περίθαλψη καὶ ἀνα- 
κούφιση τῶν πτωχῶν καὶ δυσ-
τυχισμένων συνανθρώπων της.

Ἡ Xριστιανική της διαγωγὴ 
καὶ συμπεριφορά, καταγγέλθηκε 

στὸν ἔπαρχο Φῆστο, ὁ ὁποῖος τὴ συνέλαβε καὶ τὴν ἀνέκρινε.
Ἡ Ἀντωνίνα μὲ ἀκατάβλητο φρόνημα καὶ μεγάλη γεναιότητα, 

ὁμολόγησε τὴν Πίστη της στὸ Χριστὸ καὶ κάλεσε καὶ τὸν ἔπαρχο 
νὰ μετανοήσει καὶ νὰ βαπτισθεῖ Χριστιανός. Ἀπογοητευμένος ὁ 
ἔπαρχος καὶ γνωρίζοντας ὅτι ἡ Ἁγία ἔδιδε μεγάλη βαρύτητα στὴν 
παρθενική της τιμή, διέταξε νὰ τὴν ρίξουν σὲ κάποιο πορνεῖο.

Ἡ θερμὴ προσευχὴ τῆς παρθένου, προκάλεσε τρομερὸ σει-
σμὸ στὸ σπίτι αὐτὸ μὲ ἀποτέλεσμα νὰ τὴν διώξουν ἀπ' αὐτό. Τὴν 
συνέλαβαν ξανὰ καὶ τὴν ἔριξαν σὲ ἄλλο παρόμοιο καταγώγιο.

Kάποιος, ὅμως, γενναῖος Χριστιανός, ποὺ ὀνομαζόταν Ἀλέ-
ξανδρος, κατάφερε νὰ μπεῖ σ' αὐτὸ τὸ καταγώγιο, νὰ τὴν βρεῖ 
καὶ νὰ τὴν φυγαδεύσει τυλιγμένη μὲ τὸν δικό του μανδύα.

Ὅταν πληροφορήθηκε τὸ γεγονὸς αὐτὸ ὁ Φῆστος, ἐξοργί-
στηκε τόσο πολύ, ὥστε, ἀφοῦ τοὺς συνέλαβε καὶ τοὺς δύο, 
τοὺς ἀκρωτηρίασε καὶ ἄλειψε μὲ πίσσα τὰ σώματά τους. Στὴν 
συνέχεια τοὺς ἔριξε στὴ φωτιά, ὅπου μαρτυρικὰ παρέδωσαν τὸ 
πνεῦμα τους στὸν Κύριο καὶ ἔλαβαν ἀπὸ Αὐτὸν τὸ ἔνδοξο καὶ 
ἀμάραντο στεφάνι τοῦ Μαρτυρίου.

Ἡ Μνήμη τους ἑορτάζεται τὴν 10η Ἰουνίου.

Οἱ Ἅγιοι Ἀλέξανδρος καὶ Ἀντωνίνα



11

Ὅλα τ’ ἄλλα ψηφιδωτὰ εἶναι χρισμένα, ἐξὸν ἀπὸ τὰ κοσμή-
ματα , καὶ κανεὶς δὲν ἤξερε τί παριστάνουνε. Μοναχὰ πρὸ ἑκατὸ 
χρόνια ἔγινε σεισμὸς καὶ πέσανε πολλοὶ σοβᾶδες μέσα στήν 
Αγιά Σοφιά, κ’ οἱ Ἰταλοὶ ἀρχιτέκτονες ποὺ τὴ διορθώσανε , δυὸ 
ἀδέρφια Φοσάτι, σὰν ρίξανε τὰ χαλασμένα σουβαντίσματα, 
βρήκανε ἀπὸ κάτω κάμποσους Ἁγίους καὶ βασιλιᾶδες ζωγρα-
φισμένους μὲ ψηφιά.

Ἀπ’ αὐτὰ τὰ ἔργα πῆρε κάποια σκέδια ὁ Γερμανὸς ἀρχιτέκτονας 
Σάλζεμπεργκ, ποὺ δούλεψε μαζὶ μὲ τοὺς Φοσάτι. Ἕνας ἀπ’ 
αὐτοὺς γράφει πὼς ξεσήκωσε κ’ ἕναν μεγάλον Παντοκράτορα 
μέσα σὲ κύκλο, μὰ τὸ ἀντίγραφο τοῦ χάθηκε. Αὐτὲς οἱ Εἰκόνες 
ξαναχριστήκανε πάλι μὲ καινούρια σουβαντίσματα.

Τὰ σχέδια τοῦ Σάλζεμπεργκ τυπωθήκανε, καὶ τότε γιὰ πρώτη 
φορὰ εἶδε ὁ κόσμος τί κρυβότανε κάτω ἀπὸ τὸν ἀσβέστη τῆς 
Αγιά Σοφιάς. Ἀλλὰ ἐκεῖνον τὸν καιρὸ κ’ οἱ τεχνῖτες ἀκόμα 
δὲν πολυνοιώθανε τὴ βυζαντινὴ τέχνη κι ὁ Σάλζεμπεργκ 
δὲν τὰ ἀντέγραψε σωστά, ἀλλὰ παραμορφωμένα κατὰ τὸ 
καλλιγραφικό καὶ ἀκαδημαϊκὸ πνεῦμα ἐκείνου τοῦ καιροῦ, 
ὅπως φαίνεται καθαρώτατα ἂν βάλει κανεὶς αὐτὰ τὰ σκέδια 
κοντὰ στὰ ἴδια τὰ μωσαϊκὰ ποὺ ξεσκεπαστήκανε στὰ χρόνια 
μας, ἀπὸ τὸ Ἀμερικάνικο Ἰνστιτοῦτο τῶν Βυζαντινῶν Σπουδῶν.

Ἀληθινά, αὐτὰ τὰ ψηφιδωτά, ποὺ εἴχανε γίνει παραμυθένια, 
τὰ ξεσκέπασε ὁ Ἀμερικάνος ἀρχαιολόγος Θωμᾶς Οὐίτμορ, 
ποὺ πέθανε τελευταία. Στὰ 1931 ἡ Τουρκικὴ Κυβέρνηση συν-
εννοήθηκε μὲ τὸ Βυζαντινὸ Ἰνστιτοῦτο τῆς Ἀμερικῆς, γιὰ 
νὰ βγοῦνε στὸ φῶς τὰ κρυμμένα μωσαϊκὰ τῆς Ἁγιά Σοφιᾶς. 
Διευθυντὴς μπῆκε ὁ Θωμᾶς Οὐίτμορ ποὺ εἴπαμε.

Ἡ δουλειὰ ἄρχισε τὸν ἴδιο χρόνο καὶ δὲν κόπηκε ὡς τὰ 1938. 
Ἀπὸ τὸ 1931 ὡς τὸ 1932 ἐξετάσανε τὸν νάρθηκα καὶ φωτογρα-
φήσανε τοὺς τοίχους ὅπως ἤτανε, μὲ τὰ παλιὰ σουβαντίσματα... 

Συνεχίζεται

Συνέχεια ἀπὸ τὴν σελ.4



12

Ἀληθινὸς καὶ Μεγάλος καλλιτέχνης

    ●Εἶναι ἐκεῖνος, ποὺ εἶναι μεγάλος στὸ 
τάλαντο, ἀλλὰ καὶ μεγάλος στὴν ψυχή!...

●Εἶναι ἐκεῖνος, ποὺ κατόρθωσε νὰ 
δημιουργήση ἀξιόλογα ἔργα, τὰ ὁποῖα 
γίνονται αἰτία ψυχικῆς ὠφέλειας καὶ 
προόδου σὲ ὅσους τὰ βλέπουν...

●Εἶναι ἐκεῖνος, ποὺ μὲ τὰ ἔργα του δημι-
ουργεῖ στοὺς θεατὲς κατάνυξη, ἀγάπη Θεοῦ, 

ἀγάπη γιὰ ἐνάρετη ζωή...

●Εἶναι ἐκεῖνος, ποὺ ὄχι μόνο ζωγραφίζει θαυμάσια, ἀλλὰ καὶ 
●εἶναι πρῶτος στὴν ἀρετή. ●Εἶναι ὑπόδειγμα διαγωγῆς. ●Ἀνέ-
χεται καὶ κάνει καλὸ σὲ ὅσους τὸν ἀδικοῦν. ●Βγάζει τὸ σακκάκι 
του τὸν χειμώνα καὶ τὸ δίνει ἐλεημοσύνη σὲ ἕνα φτωχὸ καὶ 
γυρίζει κρυωμένος στὸ σπίτι του. ●Καταπίνει τὴν ὀργὴ τῆς 
ἐκδίκησης, ὅταν τὸν ἀδικοῦν καὶ ἀντὶ γιὰ κακὸ κάνει ὅ,τι καλὸ 
μπορεῖ γιὰ τὸν ἐχθρό του. ●Κοπιάζει προσευχόμενος, γιατί 
γνωρίζει, ὅτι ἡ προσευχὴ εἶναι ἡ μεγαλύτερη πηγὴ φωτισμοῦ 
τοῦ νοῦ. Ἡ προσευχὴ δυναμώνει τὸ τάλαντό του. ●Ἀγρυπνεῖ 
διαβάζοντας βιβλία, ποὺ διδάσκουν διάφορα πνευματικὰ 
γυμνάσματα καὶ διδασκαλίες. ●Γιὰ νὰ βοηθήση ἕνα φτωχό, βα-
δίζει μέσα στὰ χιόνια, μέσα σὲ μπόρα, ρημάζοντας τὸν ἑαυτό 
του, γιὰ χάρη τοῦ πλησίον...

●Αὐτὴ ἡ διαγωγὴ τοῦ ξυπνάει τὸ τάλαντο, τὸ ἐξυγιαίνει, τὸ 
καθαρίζει ἀπὸ τὶς διαστροφὲς καὶ τὸ δυναμώνει νὰ ἀποδώση 
πολὺ καρπό...

Ἀπὸ τὸ βιβλίο «Θεωρία τῆς Ἁγιογραφίας»
Μον. Ἰωάννου Βράνου (+)



13

  

   Ἐκοιμήθη ἐν Κυρίῳ, κατόπιν μακρᾶς ἀσθε-
νείας, τὴν ὁποία ὑπέμεινε μὲ θαυμαστὴ ὑ- 
πομονή, ἀγόγγυστη εὐχαριστία καὶ διαρκῆ 
δοξολογία πρὸς τὸν Θεό, τὸ Σάββατο, 5ῃς 
Ἰουλίου 2020 ἐκ.ἡμ., ὁ πολυαγάπητος καὶ 
πολυσέβαστος πατέρας μας +Θεοφ. ᾿Επί-
σκοπος  Μακαριουπόλεως  κ. ᾿Ιωάννης.
    Ὁ Μακαριστὸς γεννήθηκε στὸ Ρόττερ-
νταμ τῆς ̔ Ολλανδίας τὸ 1930. Τὸ 1949 εἰσῆλ- 
θε ὡς δόκιμος σὲ παπικὴ Μονή, ὅπου 

ἔλαβε θρησκευτικὴ παιδεία, ἐπιδόθηκε δὲ περαιτέρω στὴν ἐνα- 
σχόλησι μὲ τὶς Καλὲς Τέχνες μὲ σπουδὲς στὸ Παρίσι, ἐνῶ ἀργό- 
τερα εἰδικεύθηκε ὡς συντηρητὴς ἔργων τέχνης. ῾Η ἐνασχόλη-
σίς του αὐτὴ τὸν ἔφερε σὲ σχέσι καὶ γνωριμία μὲ τὴν ᾿Ορθόδοξη 
Εἰκονογραφία καὶ ἐν συνεχείᾳ μὲ τὴν ᾿Ορθόδοξη Πίστι.

Τὸ 1965 ἐγκατέλειψε τὸν Παπισμὸ καὶ ἐγκαταστάθηκε στὴν Σου- 
ηδία, ὅπου τὸ ἑπόμενο ἔτος νυμφεύθηκε τὴν σύζυγό του. Τὸ 1973 
ὅλη ἡ οἰκογένεια μετεστράφη πλέον στὴν ᾿Ορθοδοξία καὶ τὸ 
1976 ὁ Θεοφ. κ. ᾿Ιωάννης χειροτονήθηκε Διάκονος στὴν Σερ-
βική Ἐκκλησία. Ἀπὸ τότε ἄρχισε νὰ δίνει μαθήματα ἁγιογραφίας 
σ’ ὅλη τὴν Σουηδία καὶ ἵδρυσε τὴν «Οrtodoxa ikonmåleriets 
riksförbund» (Ὀρθόδοξη Ὁμοσπονδία τῆς Ἀγιογραφίας).

Τὸ 1985 ὁ π. ᾿Ιωάννης προσεχώρησε στὴν ῾Ιεραποστολὴ τῆς 
῾Ιερᾶς Συνόδου τῶν ᾿Ενισταμένων στὴν Σουηδία.῎Εκτοτε τὸ 
ποιμαντικὸ καὶ ἱεραποστολικό του ἔργο εὐλογήθηκε κατὰ ἕνα 
ἰδιαίτερο τρόπο. Πολλοὶ Λουθηρανοὶ μετεστράφησαν στὴν 
᾿Ορθοδοξία καὶ ἐβαπτίσθησαν κατόπιν τῶν μαθημάτων Ἁγιο-
γραφίας μὲ τὸν Θεοφ. Ἰωάννη, καὶ ἡ μαρτυρία τῆς Πίστεώς μας 
ἔγινε γνωστὴ ἀκόμη καὶ σὲ Σχολεῖα καὶ ̓ Ανώτερα ἐκπαιδευτικὰ 
Ἱδρύματα τῆς Σουηδίας, διὰ τῆς διδασκαλίας τῆς ᾿Ορθοδόξου 
Εἰκονογραφίας.                                                                                n

«Μακαρία ἡ ὁδὸς...»



14

τὰ σχετικὰ ὑλικὰ ποὺ χρειαζόμουν γιὰ τὴ συνέχιση τῆς ἐρ-
γασίας μου.

Τὴν ὥρα ποὺ ἔδωσα τὴ σκάφη στραβοπάτησα καὶ ἐνστι-
κτωδῶς ἅπλωσα τὰ χέρια μου νὰ πιαστῶ ἀπὸ τὰ σίδερα τῆς 
σκαλωσιᾶς. Τὰ γάντια ποὺ φοροῦσα ξεγλίστρησαν μέσα ἀπὸ 
τὰ χέρια μου, καὶ ἔμειναν κρεμασμένα στὴ σκαλωσιά...

Σὲ κλάσματα τοῦ δευτερολέπτου ἀρχίζω νὰ νιώθω πὼς τὸ 
στερεὸ ἔδαφος, τὸ καδρόνι ποὺ πάνω του γιὰ μῆνες ἰσορ-
ροποῦσα, φεύγει ἀπὸ τὰ πόδια μου. Ἀπότομα ἀπὸ ὕψος 12 
μέτρων βρίσκομαι στὸ κενό. Ἀρχίζω νὰ πέφτω. Βλέπω τὸν 
Παντοκράτορα νὰ μὲ κοιτάει αὐστηρά, τοὺς ἁγίους ἀπὸ τὸ 
τέμπλο νὰ ἀνοίγουν ἔκπληκτοι τὸ στόμα τους νὰ μοῦ φωνά-
ξουν: «πρόσεχε, θὰ πέσεις», τὸ μαρμάρινο ἔδαφος τοῦ ναοῦ 
νὰ μὲ πλησιάζει ἀπειλητικὰ μὲ ταχύτητα καὶ οἱ συνεργάτες 
μοῦ ἀπεγνωσμένα νὰ φωνάζουν «Παναγία, βοήθα»!

Τὸ κεφάλι μου προσπαθεῖ νὰ στραφεῖ πρὸς τὸ σημεῖο τοῦ 
Ναοῦ, ποὺ εἶναι θρονιασμένη ἡ Κυρία Θεοτόκος. Μὰ μοῦ 
εἶναι ἀδύνατο νὰ Τὴ δῶ μὲ τὰ μάτια μου. Ὅ,τι δὲν καταφέρ-
νω ὅμως νὰ δῶ καὶ νὰ προσεγγίσω μὲ τὰ μάτια μου, τὸ κα-
ταφέρνω μὲ τὴν ψυχὴ καὶ τὴν καρδιά μου.

Ὁ νοῦς μου μὲ φέρνει κοντὰ στὴ Σουμελιώτισσα καὶ προ-
λαβαίνω νὰ ψιθυρίσω, «Παναγιά μου, τὰ παιδιά μου»!

Ἕνας ὑπόκωφος γδοῦπος ἀκούγεται, ποὺ ὁ ἀντίλαλός του 
στὸν τρούλο γεμίζει ὅλο τὸ χῶρο τῆς Ἐκκλησίας.

Ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ γλίστρησα ἀπὸ τὸ ὕψος των 12 μέτρων 
μέχρι τὴν ὥρα ποὺ βρέθηκα στὸ ἔδαφος, δὲν ἔχει περάσει 
οὔτε ἕνα κλάσμα τοῦ δευτερολέπτου.

Μέσα στὸν Ναό, ἐκείνη τὴν ὥρα, βρίσκεται ἕνα ὀλιγομελὲς 
γκροὺπ προσκυνητῶν. Ξαφνικὰ τρέχουν ὅλοι γύρω μου. Δὲν 
εἶχα χάσει τὶς αἰσθήσεις μου. Ἄκουσα μιὰ κυρία πάνω ἀπὸ τὸ 
κεφάλι μου οὐρλιάζοντας νὰ λέει: «Χριστέ μου, σκοτώθηκε ὁ 
ἄνθρωπος!». Ἄνοιξα τὰ μάτια μου καὶ τὴν εἶδα ἀπέναντί μου.

Τὴν ἴδια στιγμὴ πάνω ἀπὸ τὸ κεφάλι μου διαπίστωσα πὼς 
ὑπῆρχε μιὰ γυναικεία Φιγούρα. Μὲ ἀκούμπησε προστατευ-
τικὰ στὸν ὦμο καὶ μοῦ εἶπε: «Ἔλα, Θανάση, μὴν τρομάζεις, 
δὲν ἔχεις τίποτα, σήκω νὰ συνεχίσεις τὸ ἔργο σου».

Προσπάθησα νὰ δῶ ποιὰ εἶναι. Ὅμως ἡ γυναικεία Φιγού-

Συνέχεια ἀπὸ τὴν σελ. 2



15

ρα, τή στιγμή μάλιστα ποὺ ἄρχισαν ὅλοι ὅσοι ἦταν μέσα στὸ 
Ναὸ νὰ ἔρχονται γύρω μου, ἀπομακρύνθηκε γρήγορα πρὸς 
τὴν κατεύθυνση τοῦ χώρου, ὅπου φυλάσσεται ἡ Εἰκόνα τῆς 
Παναγίας Σουμελᾶ. Προσπάθησα νὰ ἀκολουθήσω μὲ τὰ μά-
τια μου τὰ βήματά Της, ὅμως γρήγορα χάθηκε, δὲν Τή διέ-
κρινα πιά.

Γρήγορα ἦρθαν κοντά μου οἱ ἄνθρωποι τῆς Μονῆς. Ἔμει-
να ἀκίνητος, σκεπτόμενος ὅτι παρόλο ποὺ ἔχω γίνει κομ-
μάτια, τὸ μυαλό μου συνεχίζει νὰ λειτουργεῖ κανονικά, καὶ 
πὼς μέχρι νὰ ἔρθουν νὰ μὲ πάρουν, θὰ ἔπρεπε νὰ μὴν κάνω 
καμιὰ βίαιη κίνηση.

Μὲ μετέφεραν στὸ νοσοκομεῖο τῆς Βέροιας. Πονοῦσα σὲ 
ὅλο μου τὸ σῶμα. Ἔκανα ὅλες τὶς ἀπαραίτητες ἐξετάσεις, 
ἀξονική, ἐγκεφαλογραφήματα, ἀκτινογραφίες, ὑπερηχο-
γραφίες. Ὅταν βγῆκαν τὰ ἀποτελέσματα, μὲ ἐπισκέφθηκε 
μιὰ ὁμάδα γιατρῶν.

«Ξέρετε, κε Μιλκούδη, ἀπὸ τὸ ὕψος τῶν 12 μέτρων, ποὺ 
πέσατε, μέχρι νὰ φτάσετε στὸ ἔδαφος, ἦταν σὰν νὰ ἔπεφταν 
700 κιλὰ μὲ 130 χιλ. τὴν ὥρα. Παρ’ ὅλο τὸ σοβαρὸ πέσιμο, 
ἀπὸ τὶς κλινικὲς ἐξετάσεις ποὺ σᾶς ὑποβάλαμε δὲ διαπιστώ-
σαμε τίποτα. Εἶστε ἀπόλυτα ὑγιής. Εἶναι ἀνεξήγητο αὐτὸ ποὺ 
συνέβη. Πραγματικὰ εἴχατε κάποιο ἅγιο μέσα στήν ἀτυχία 
σας. Αὔριο μπορεῖτε νὰ πάρετε ἐξιτήριο ἀπὸ τὸ νοσοκομεῖο 
μας καὶ νὰ πᾶτε στὴ δουλειά σας. Μόνο νὰ προσέχετε ἄλλη 
φορά!...».

n

 



Ἱστολόγιο (blog):
agiografikesmeletes.blogspot.gr

e-mail
eee@agiografia.org


